
 167 

золотые медали и дипломы первой степени. Необхо-
димо, чтобы государство предоставило талантливым 
людям возможность реализовать себя в избранной 
сфере деятельности. 

Превращение науки в непосредственную про-
изводительную силу требует всестороннего изучения 
всех  возможных  ее аспектов: экономического, поли-
тического, правового, организационного, управленче-
ского, психологического, социально-философского, 
социологического и др. На это указывали такие иссле-
дователи науки, как  С.Г. Струмилин, М.В. Глушков,            
И.П. Кураков, С.В. Шухардин, В.Г. Афанасьев,                   
Г.Л. Епископосов, А.П. Кудряшов, Н.И. Дряхлов,               
Л.Н. Коган, В.И. Терещенко, П.А. Рачков, В.А. Дмитри-
енко, В.П. Каширин и ряд других. 

Сейчас становится актуальной проблема пре-
одоления информационного  или математико-
кибернетического подходов, в которых превалирует 
представление о науке как о сфере автономной, изо-
лированной от социального бытия, что порождает 
функционализм в ущерб фундаментальным исследо-
ваниям. Это хорошо прослеживается на примере США, 
где 48% всех исследований в науке выполнены нату-
рализованными иностранными учеными. Такое поло-
жение связано со слабой подготовкой школьных учи-
телей математики, физики, химии, биологии, гумани-
тарных наук, а следствием его стало то, что лишь             
25% населения знают о функциях ДНК, а чуть более 
40% - о том, что существует микромир, а электрон как 
элементарная частица меньше атома. В нашей науко-
ведческой литературе также не преодолен пока обо-

значенный выше подход к исследованиям в области 
науки1. 

В то же время, по данным науковедческих ис-
точников, остается еще много нерешенных проблем: 
недостаточно четко определены предмет науковеде-
ния, его структура, ключевые понятия (например, «со-
циология науки»), связь науковедения с другими об-
щественными науками и др.  

Подведя итог сказанному, можно сделать сле-
дующие выводы: 

- потребности развития научного знания обу-
словили появление новой отрасли научной проблема-
тики – науковедения; 

- став непосредственной производительной си-
лой общества, наука ставит проблему всестороннего 
исследования тенденций развития общественного 
организма с целью оптимизации условий процесса его 
совершенствования; 

- исследование науковедческой проблематики 
требует определения объекта и предмета науковеде-
ния, основных элементов науковедения, дифферен-
циации понятий с выработкой соответствующих крите-
риев;  

- эффективность науковедческих исследований 
предопределяется, с одной стороны, заинтересован-
ностью государства и общества в проблематике по-
добного рода, а с другой – наличием реальных науч-
ных сил, занимающихся данной проблематикой, глав-
ной из которых должна стать молодая наука России. 
Исследование тенденций развития последней автор 
предполагает продолжить. 

 

 

 
 

 

ББК  87.3/2/6-63          Т.И. Бармашова 
 

ИДЕЯ БЕССОЗНАТЕЛЬНОГО В ФИЛОСОФИИ  И.А. ИЛЬИНА 
 
Идея бессознательного представляла интерес 

для философов с давних времен – фактически с                  
момента возникновения философии. Она выражает 
преимущественно диалектику осознанного и неосоз-
нанного  в  гносеологии. Психоанализ З. Фрейда  на-
полнил понятие бессознательного индивидуально-
психологическим содержанием, сделав акцент на                   
психофизиологических особенностях субъектов. И 
только в русской философии ХIХ - начала ХХ века 
внимание было переключено на духовную жизнь                
личности, на морально-этическую проблематику. 
Именно в таком плане проблема бессознательного 
решается  известным  русским  философом  И.А. Иль-
иным. 

В своем труде «Путь духовного обновления»2 
И.А. Ильин развивает теорию Фрейда, восходя в поня-
тии бессознательного с биологического уровня на со-

циальный. Однако источник возникновения бессозна-
тельного и механизмы его проявления И.А. Ильин рас-
сматривает иначе, чем Фрейд. Высшим вдохновите-
лем созидательных проявлений бессознательного он 
считает Бога.  

Говоря о вере, он подчеркивает, что о ней по-
зволительно говорить только в том случае, если исти-
на воспринимается глубиной нашей души. Под этим 
следует, видимо, предполагать бессознательное, по-
скольку именно с ним связывают обычно глубины ду-
ши. Вера, как считает И.А. Ильин, – неизменный атри-
бут человеческого существования. При этом не важно, 
осознан факт веры человеком или не осознан. Одни 
люди знают и то, что они верят, и то, во что они верят, 
и то, на каком основании  они верят. Другие верят про-
сто, не задумываясь о каких-либо основаниях для                   
своей веры.  

1 См. напр.: Добров Г.М. Наука о науке. – Киев, 1970. 
2 Ильин И.А.  Путь духовного обновления // Ильин И.А.  Собр. соч. – М., 1993. – Т. 1. 

 



 168 

Говоря о вере, И.А. Ильин обращает внимание 
на взаимодополняемость сознательного и бессозна-
тельного в ней. Преобладание одного из компонентов 
зависит от характера веры. В связи с этим он обраща-
ет внимание на тот факт, что в русском языке у слова 
«вера» есть два значения: одно связывает веру с по-
требностью верить, а другое – со способностью веро-
вать. Если верят все люди (сознательно или бессозна-
тельно), то верует далеко не каждый, поскольку веро-
вание предполагает в человеке способность располо-
житься душою (сердцем, волею и делами) к тому, что 
действительно заслуживает веры, что дается людям в 
духовном опыте, что открывает им некий «путь к спа-
сению»1. Верование, видимо, в большей степени ос-
новывается на сознательном моральном выборе. 

В механизме веры И.А. Ильин выделяет некий 
духовный закон, согласно которому человек сам по-
степенно уподобляется тому, во что он верит. Как он 
полагает, человек постоянно (сознательно или бессоз-
нательно) медитирует о том предмете, в который ве-
рит. Вследствие этого душа вживается в этот предмет, 
а предмет, в который она верит, проникает в самую 
глубину души.  

При этом И.А. Ильин не обособляет знание и 
веру. По его мнению, мышление человека только то-
гда на высоте, когда оно способно подниматься от 
конкретно-чувственного к интуитивно насыщенному 
отвлечению, сосредоточиться на духовном содержа-
нии.  Он придает настолько большое значение внеш-
нему (нечувственному) опыту, что считает его истин-
ным источником и истинной областью веры, религии и 
всей духовной культуры вообще2.  

Самым глубоким и могучим источником духов-
ного опыта и религиозной веры И.А. Ильин считает 
любовь. Понятия сознательного и бессознательного он 
привлекает для характеристики различных вариантов 
любви. По его мнению, человеку доступна двоякая 
любовь: любовь инстинкта и любовь духа. Они не вра-
ждебны и не противоположны, но сочетаются сравни-
тельно редко. Отличие этих двух видов любви он ви-
дит не в том, что одна из них есть «чувственная» и 
потому «земная», а другая освящена «сверхчувствен-
ным» и называется «небесной» или «платонической». 
Различие их в том, что любовь инстинкта ищет того, 
что данному человеку субъективно нравится, чтобы 
потом слепо идеализировать это нравящееся и без 
всякого основания приписывать ему в воображении 
все возможные совершенства. Именно такая любовь 
относится к разряду бессознательной, слепой, незре-
лой. 

Духовная любовь в понимании И.А. Ильина тя-
готеет к иному качеству, к достоинству, совершенству. 
Она не восхваляет сослепу то, что нравится, но ищет 

подлинно хорошее – доброту, благородство души, 
произведение высокого искусства, человека с глубо-
ким и чистым сердцем, справедливость, мудрость, в 
конечном счете – божественное совершенство во всех 
явлениях, вещах, людях, состояниях, поступках. В то 
же время эта любовь не является для человека во-
площением полной осознанности. Но в ней бессозна-
тельное доходит до настоящего интуитивного яснови-
дения, когда чувство и воображение соединяются у 
любящего человека и повышают силу его восприятия, 
проницательность по отношению к любимому предме-
ту. Объектом любви при этом может быть как люби-
мый человек или любимый предмет, так и другие люди 
и даже весь мир. 

Свою настоящую и высшую форму любовь при-
обретает тогда, когда она срастается с духовным опы-
том или прямо вырастает из него. Вместе с тем                
И.А. Ильин предполагает существование ее зачатков 
от природы3, т.е. и в отношении этого феномена мож-
но говорить о сознательном и бессознательном. Соз-
нательное сопровождает формирование любви в ду-
ховном опыте человека. По его мнению, априорные 
зачатки, предпосылки  любви, скорее всего, бессозна-
тельны: «… Духовная любовь есть не что иное,  как  
вкус к совершенству или верный духовный орган для 
восприятия Божественного совершенства… Зачатки 
такого вкуса или органа свойственны многим (если не 
всем!)  людям  «от природы», конечно, в различной 
степени и силе»4.   

В трактовке морально-этической категории со-
вести приоритет закрепляется не за рациональным и 
сознательным. Беду современного ему человечества 
И.А. Ильин видит в том, что оно как бы разучилось 
переживать совестной акт, весь ум и образованность 
подчиняя принципу целесообразности, практической 
пригодности, научилось ограждать себя от голоса со-
вести. И.А. Ильин указывает на недопустимость ото-
ждествления силы положительного зова (под ним он 
подразумевает совесть) с так называемыми укорами 
совести, являющимися только ее негативными остат-
ками, болезненным протестом вытесненного и не со-
стоявшегося совестного акта5. 

Как видно из сказанного, И.А. Ильин употребля-
ет психоаналитическое понятие вытеснения. Субъек-
том механизма вытеснения является тот, кто испыты-
вает в душе только неодобрительные проявления со-
вести, наступающие после совершения дурного по-
ступка, кто бессознательно не допускает положитель-
ных, творческих проявлений совести. При этом неко-
торым людям удается вытеснить в область бессозна-
тельной душевной глубины также и совестное неодоб-
рение, а не только саму совесть, которая в этих                   
глубинах зарождается. Получается как бы двойное 

1 Ильин И.А. Указ. соч.  – С. 49. 
2 Там же. – С. 68. 
3 Там же. – С. 72-75. 
4 Там же. – С. 75-76. 
5 Там же. – С. 112-116. 

 



 169 

привлечение бессознательного для сохранения ду-
шевного спокойствия личности, свободной от мораль-
ных самоистязаний.  

Борьба с совестью вызывает к действию и бес-
сознательный механизм перенесения. Отвращение к 
совести может перенестись с совестного переживания 
и на то, к чему она призывает. В таком случае идея 
истинных ценностей (добра, добродетели и т.д.) ста-
новится ненавистной, что ведет к циничности, черст-
вости и холодности души. И.А. Ильин даже видит связь 
данного механизма с практикой классовой борьбы, а 
не только с системой моральных ценностей человека.  

При неудачной попытке вытеснить укоры со-
вести и подавить саму совесть возникает дисгармония 
внутреннего мира личности. И она тем сильнее, чем 
больше человек предрасположен к добру от природы, 
чем он утонченнее и чувствительнее. И.А. Ильин видит 
выход из подобной ситуации в достижении некоего 
компромисса: поскольку душа отказывается обманы-
вать себя перед лицом совести, а также выносить и 
созерцать свою собственную нравственную недостой-
ность, субъект предпочитает нравственную скромность 
как по отношению к другим людям, так и по отношению 
к себе1. 

Ложным путем, ведущим не к совести, а от нее, 
И.А. Ильин считает интеллектуализацию совестного 
акта. По его убеждению, логически оформленное суж-
дение, мысль заслоняют показания совести. Это не 
означает, что он отвергает разум, – философ  исходит 
из того, что земной человеческий ум, имеющий свои 
эмпирические соображения о целесообразности, поль-
зе и другие, и божественная разумность, вложенная в 
мир людей, вещей и их отношений, различны. За пер-
вым он закрепляет свойство бессознательности (по 
крайней мере, в том, что имеет отношение к реализа-
ции совестного акта), за вторым – высшую осознан-
ность, осмысленность, мудрость. Совестной акт осу-
ществляется в порядке иррационального сосредото-
чения души, без всякого сознательного взвешивания 
различных доводов «за» и «против» и прочей рефлек-
сии2.  Фактически речь идет о бессознательном прояв-
лении совести, доведенном до автоматизма. К этому 
способна только сознательная душа, которая настоль-
ко сроднилась с совестью, что утратила грань между 
собою и ею. Таким образом, И.А. Ильин считает важ-
ным диалектическое сочетание бессознательного ме-
ханизма совестного акта  и сознательно действующего 
существа.  

Совесть как состояние нравственной очевидно-
сти является, по И.А. Ильину, выражением божествен-
ного начала. Совестный акт  дает разумное, минуя 
человеческий язык и мышление, он является своеоб-
разным ориентиром, компасом, показывающим дорогу 

в сложном мире морально-этических ценностей. В 
этом смысле невозможно не согласиться с И.А. Ильи-
ным по поводу того, что неосознанность человеком 
мотивов поступка и влияния на него совести ни в коей 
мере не умаляет ее значимости в структуре личности. 
Совестной акт представляет глубокий и искренний 
разряд аффекта в эмоцию и в то же время – разряд 
«поддонной» (бессознательной) волевой силы, прини-
мающей нравственное решение.  

Совестной акт ведет к душевно-духовной цель-
ности в человеке и, что важнее всего, к цельности в 
добре. Через него, а также через духовную любовь 
человек приобретает истинное бытие, стремящееся к 
нравственному совершенству, достойному Бога3. В 
этой экзистенциальной трактовке И.А. Ильина бессоз-
нательное играет роль своеобразного регулятора 
нравственного поведения человека. Оно защищает 
человека от соблазна рациональных изысков в оправ-
дание своих поступков, не дает запутаться в сложных 
жизненных ситуациях в процессе морального выбора и 
тем самым способствует сохранению истинно челове-
ческого в личности. Хотя И.А. Ильин использует неко-
торые понятия психоанализа, он наполняет их принци-
пиально иным содержанием, чем Фрейд. Так, если 
понятие совести, согласно Фрейду, выражает насле-
дуемое всем человечеством чувство вины, раскаяния, 
пережитое в первобытной общине сыновьями челове-
ка, убившего своего отца, то понятие совести у                     
И.А. Ильина является воплощением лучших начал в 
человеке, данных ему Богом и возводящих к нему. 

В иррациональной глубине души, в подсозна-
нии И.А. Ильин видит также корни правосознания. 
Причиной кризиса права он считает, в частности, не-
верное понимание правосознания: оно трактуется как 
осознание существующего в обществе права, как ос-
мысленное отражение свода законов или как отсутст-
вие способности ориентироваться в сложной системе 
правовых норм (в случае неразвитого правосознания).  
И.А. Ильин подходит более глубоко к анализу право-
сознания, связывая его с нравственной  категорией 
совести, со стремлением к совершенству, к Богу как 
его воплощению. Правовое сознание охватывает, по 
его мнению, и чувство, и волю, и воображение, и всю 
сферу бессознательного духовного опыта. Христиан-
ство как духовное учение он считает верным средст-
вом его обновления4.  

Действительно, христианские заповеди на про-
тяжении веков учили людей  определенному типу по-
ведения (не убей, не укради и т.д.). Элемент повторе-
ния сформировал у христианина бессознательную 
уверенность в том, что он должен подавлять в себе 
все эмоции, желания, помыслы, поступки, греховные 
по своей сути. Таким образом, И.А. Ильин вновь

1 Ильин И.А.  Указ. соч.  – С. 117-118. 
2 Там же. – С. 120-122. 
3 Там же.  – С. 133-139. 
4 Там же. – С. 218-222. 

 



 170 

обращается к психоаналитическому понятию подавле-
ния. Одновременно он говорит о другом проявлении 
бессознательного – об автоматизме, позволяющем 
правосознанию функционировать  как отлаженной, 
отработанной системе. Бессознательно человек про-
ецирует христианские предписания и на правовые 
отношения, вкладывая в их основу принципы любви, 
добра, справедливости. Ослабление влияния религии, 
согласно Ильину, порождает иррациональный кризис, 
«…который захватил подсознательные корни веры, 
нравственности, науки, искусства и правосознания»1.  

Проблему времени И.А. Ильин видит в потере 
иррациональной глубины души, в стремлении жить 
рассудком, в технократии в ущерб духовному опыту 
человека. Выступая поборником гуманизации челове-
ческой жизни, И.А. Ильин негативно относится к абст-
рактной и формальной юриспруденции, превозносив-
шей положительное право (как свод человеческих ус-
тановлений, нередко произвольных и тенденциозных) 
и игнорирующей естественное право (в понимании 
И.А. Ильина – это верное, идеальное, совестное пра-
во). Не признавая формальное и внешнее право, он 
пишет: «…Право есть нечто внешнее только в том 
смысле, что его законы и предписания исходят… от 
других людей и поэтому подходят к нам как бы «из-
вне», не спрашивая нашего согласия и налагая на нас 
обязанности и запреты часто вопреки нашей воле. Но 
творческий источник права пребывает во внутреннем 
мире человека; и действовать в жизни право может 
только благодаря тому, что оно обращается… к тем 
слоям души, в которых слагаются мотивы человече-
ского поведения», порождая живой поступок челове-
ка2. Таким образом, право как бы созидается и активи-
зируется правосознанием, а не является лишь его 
пассивным отражением, слепком.  

Акт творческого правосознания И.А. Ильин 
представляет следующим образом. Существующее в 
глубине человеческой воли некое верное, справедли-
вое  воленаправление как бы «чувствует» права лю-
дей и добивается их осуществления в жизни. Эта спо-
собность души обозначается как первоначальное, или 
естественное, правосознание, чувство права или пра-
вовая интуиция. Прослеживая его в филогенетическом 
опыте человека, он пишет: «…Первое проявление 
первоначального, или естественного, правосознания… 
скорее всего,  пробуждается в людях тогда, когда дело 
идет о попрании их личных прав: тогда инстинкт само-
сохранения внезапно переходит на сторону правовой 
совести и человеку вдруг становится до очевидности 
ясным то, в чем он был склонен сомневаться всю 
жизнь»3. Иначе говоря, в любом случае акцентируется 
бессознательный характер истоков правосознания.  

 

Естественное право, подобно совести, присуще 
в большей или меньшей степени каждому человеку 
«от природы», что означает его врожденный характер. 
Это напоминает идею К. Юнга о бессознательных пси-
хических структурах, содержащих прообразы основных 
понятий. Но если Юнг признает общетипичность со-
держания архетипов, то И.А. Ильин говорит о различ-
ном правосознании: либо верном, совестном, либо 
пренебреженном, запущенном, уродливом. Преодоле-
ние духовного кризиса человечества он видит не во 
внешних и формальных реформах, а в творческом 
развитии правосознания как в сознательном, так и в 
бессознательном духовном опыте личности. 

Касаясь проблемы государства, И.А. Ильин 
сходным образом характеризует «государственное 
настроение» души и рассматривает его в связи с чув-
ством родины, понятиями патриотизма и национализ-
ма. Как право, так и государство он выводит из внут-
реннего, духовного мира человека. Внешние меры 
государственной власти, будь то принуждение, подав-
ление или расправы, он не считает определяющими 
сущность государства. Государственная жизнь только 
отражается во внешних поступках людей, а соверша-
ется и протекает в их душе. Разложение государства 
или какого-нибудь политического строя И.А. Ильин 
видит не во внешнем беспорядке, а во внутреннем 
разложении индивидов, которые не осознают эту ду-
шевную смуту, духовный распад4. В этой связи можно 
вспомнить роман М. Булгакова «Собачье сердце», 
герой которого профессор Преображенский рассужда-
ет о хаосе в сердцах людей.  Неосознанность, о кото-
рой говорят и И.А. Ильин, и Булгаков, деструктивна и в 
существенной степени является выражением массово-
го сознания с его безликостью, аморфностью, некри-
тичностью.  

И.А. Ильин предполагает в великом государст-
венном деятеле умение прислушиваться к внутренне-
му волеизъявлению народа, который, в свою очередь, 
внутренним чутьем, интуитивно принимает его и идет 
за ним. Иррациональное государственно-политическое 
настроение, извлекаемое из таинственной глубины 
души, способствует единению власти и народа. 

Помимо инстинкта самосохранения в основе 
государства и права И.А. Ильин видит патриотизм и 
национализм. Согласно его пониманию, опасность и 
страх побуждают человека солидаризироваться со 
своими близкими. Из этой солидарности возникают 
первые  проблески  правосознания,  верности, патрио-
тического настроения. Патриотизму И.А. Ильин       
придает свойство целесообразности и жизненной по-
лезности. По причине того, что люди инстинктивно 
привыкают к окружающей их среде,  природе, соседям, 

1 Ильин И.А.  Указ. соч. – С. 221. 
2 Там же. – С. 226. 
3 Там же. – С. 233. 
4 Там же. – С. 234-235. 

 



 171 

быту своего народа, культуре своей страны в целом,  
духовная сущность патриотизма  остается почти все-
гда за порогом их сознания, то есть имеет бессозна-
тельные истоки1.  

В то же время И.А. Ильин резко выступает про-
тив проявлений инстинктивного, бессознательного 
патриотизма, сводящегося нередко к националистиче-
ской гордыне и жажде завоеваний. Ему он противопос-
тавляет духовно осознанный, осмысленный, христиан-
ски облагороженный патриотизм, совмещающий лю-
бовь и чувство меры. Роль инстинкта в отношении к 
родине и нации он при этом не умаляет, в целом оце-
нивая его как таинственно-целесообразную, органиче-
ски мудрую силу, дарованную от Бога и присущую че-
ловеку от природы. Он осуждает только слепой ин-
стинкт – не осознанный, духовно не зрелый. 

Единство инстинкта и духа в здоровой жизни 
человека И.А. Ильин понимает диалектически. Ин-
стинкт без духа слеп, деструктивен. Дух, не приемлю-
щий инстинкта, в силу своей теоретичности бесплоден 
и чаще всего нежизнен. Единство инстинкта и духа 
философ связывает со сложностью духовного опыта 
людей, который захватывает и сознание человека, и 
бессознательно-инстинктивную глубину его души. Та-
ким образом, патриотизм И.А. Ильин понимает как 
чувство любви к родине, уходящее корнями в глубину 
бессознательного, доступ к которому открывает ду-
ховный опыт и сила духовного видения2. 

Диалектикой сознательного и бессознательного 
И.А. Ильин наделяет также истинный национализм, 
лишая его того негативного оттенка, который обычно 
приписывается национализму вообще. Он трактует его 
высоко – как национализм духовный, который идет не 
только от инстинкта национального самосохранения, 
но и от духа, любящего не просто свое, родное, но 
достойное, великое, священное родное. Подобное 
понимание национализма в определенной мере дела-
ет его синонимичным понятию  «патриотизм». 

Национализм И.А. Ильин не мыслит вне сферы 
бессознательного. Определяющим в национальности 
человека он считает уклад его инстинкта, уклад его 
бессознательной духовности. Поскольку уклад слага-
ется, формируется и закрепляется прежде всего в 

детстве, И.А. Ильин предлагает в процессе воспитания 
пробуждать бессознательное чувство к национальному 
духовному опыту через язык, молитву, песню, поэзию, 
историю, сказку и т.д.3 

Обобщая представления И.А. Ильина о бессоз-
нательном, следует отметить следующее. Бессозна-
тельное он рассматривает как необходимый компо-
нент духовной жизни человека, помещая его в ирра-
циональные глубины души. В этом плане И.А. Ильин 
последовательно диалектичен. При этом он по-
разному оценивает роль бессознательного в зависи-
мости от конкретного вида человеческой активности 
или от места в механизме формирования морально-
духовного акта. Так, например, в феномене веры факт 
осознанности или неосознанности не меняет сути де-
ла, если он открывает личности путь к духовному об-
новлению, нравственному совершенствованию. Лю-
бовь, доходящая до настоящего интуитивного яснови-
дения и способная отразить объективно хорошее в 
избраннике, тоже сводится к бессознательно-
иррациональному чувству.  

В трактовке совести диалектика сознательного 
и бессознательного более сложна. Бессознательная 
душевная глубина является как бы базой возникнове-
ния совестного акта, содержание которого облагора-
живается, одухотворяется только в том случае, когда 
он сливается с сознательно действующим существом. 
Подобным образом им трактуются правосознание, 
патриотизм, национализм, которые, имея иррацио-
нальные подсознательные корни, просветляются соз-
нательным духовным опытом личности.  

В основе всех этих мыслительных, поведенче-
ских, деятельностных актов И.А. Ильин видит божест-
венное начало, являющееся творцом  бессознатель-
ных природных ориентиров, побудителей морально-
духовной активности личности. По нашему мнению, 
религиозный оттенок решения данной проблемы не 
приемлем для материалистической философии. Но 
если источником бессознательного признать духовный 
опыт личности, то основные идеи И.А. Ильина о бес-
сознательном в нравственно-духовной сфере можно 
оценить как существенный вклад в развитие аксиоло-
гического аспекта проблемы. 

 

 
 
 

ББК  86.37                                        Д.Ю. Андреев             
 

ОСОБЕННОСТИ РАСПОСТРАНЕНИЯ ХРИСТИАНСТВА НА ТЕРРИТОРИИ ТУВЫ 
 
Христианство – это одна из основных и наибо-

лее распространенных религий мира. Ее адептов  
можно встретить практически на всех континентах. Эта 

мировая религия абсолютно господствует в Европе, 
Америке, Австралии. Христианство как религия Запада 
составляет противовес многообразным религиозным 

1 Ильин И.А.  Указ. соч.  – С. 171. 
2 Там же. – С. 173-174. 
3 Там же. – С. 201-206. 

 




